# kinder Torah.

In loving memory of Devora Bas Aharon o"h ❖ Mrs. Doris Weiner ❖ A Woman of Valor

# Always in the Sea

**A**nd the Children of Israel came through the sea on dry land" (Shemos 14:22). Contrast this with the verse, "And the Children of Israel went on dry land through the sea" (Shemos 14:29). Why did the two verses switch the words "dry land" and "sea"? The Noam Elimelech answers this question as follows. When the Jewish people were going through the sea they saw and felt the awesome miracles that Hashem had done for them. They were able to walk through the sea like a man who is walking on the ground. Contemplation of these wonders brought them to an even higher madrayga (spiritual level). They realized that all of nature is as much of a miracle as the splitting of the sea. This is the level of "dry land through the sea". When you are on dry land, in your ordinary daily life, you see yourself as if you were in the sea. The miracles of nature are as apparent to you as the miracle of the splitting of the sea.

Our sages mention three things that are as difficult (so to speak) for Hashem as Kriyas Yam Suf. Providing a person's food, finding a person's marital partner, and keeping a person's body functioning properly. Imagine all of the might and power that it took to split the sea. The precision to blaze twelve tunnels through the water, tile them with marble floors, supply them with fruit trees and beautiful aromas. Then the drowning of the Mitzrim in the sea. This was a technological feat unparalleled in history! Or was it? Our sages tell us that these other feats are equally amazing. We just have to work a little harder to see the hidden miracles in these events.

#### Kinderlach . . .

Just imagine that you were there at the Yam Suf. The situation looked hopeless. Then you plunged into the sea. The water was cold, up to your nose. Suddenly the sea split, in all of its glory and beauty. You were saved and the Mitzrim were drowned. Imagine how you would sing Shira with all of your heart. That is how you should say it every day. Did you eat a delicious lunch today? Providing that food is as big a miracle as the Yam Suf. Are you healthy? Another miracle. What about Imma and Abba? How did they find each other to be married? Yet another miracle. Think of all these miracles and put all of your heart into thanking Hashem for them and all of His kindness.

## The Day of Emunah

Safeguard the Shabbos to sanctify it, as Hashem, your G-d has commanded you" (Devarim 5: 12). This verse is from the passage that reviews the Aseres HaDibros, in parashas Voeschanan. Why does it add the words, "as Hashem, your G-d has commanded you?" Rashi answers that the Bnei Yisrael were commanded to observe the Shabbos at Mara, before Matan Torah. The Bnei Yisrael came to Mara three days after Kriyas Yam Suf. It was their first stop after witnessing the awesome miracles at the sea. The Auruch HaShulchan (Orach Chaim 242:1) relates that this was the perfect time to receive the mitzvah of Shabbos. Why?

Hashem Himself sanctified the seventh day from the very beginning of creation. "Hashem blessed the seventh day and sanctified it" (Bereshis 2:3). Its holiness and blessing is greater than any other day. It is also a remembrance of the act of creation. Klal Yisrael, His Holy Nation, are the ones entrusted with keeping the Shabbos. Every Shabbos, we refrain from melacha, and by doing so we demonstrate that Hashem created the universe.

he miracles of Yetzias Mitzraim, which culminated in Kriyas Yam Suf, proved beyond the shadow of a doubt that Hashem is running the world. He is The Mashgiach of everything. This was the pinnacle of emunah. Therefore, three days later was the perfect time to lay down another cornerstone in the foundation of emunah. The knowledge that The Almighty created the world in six days, and rested on the seventh is equal in weight to the whole Torah. One who violates the Shabbos is compared to an idol worshipper. Therefore, the observance of Shabbos is both a testimony, and a method to strengthen our emunah in Hashem's creation of the world.

#### Kinderlach . . .

We have a very important job. To testify that Hashem created the world. How do we do this? By guarding the holiness of Shabbos. Learn the halachos well and review them. It is a lifetime study. Your emunah will grow along with your knowledge. You will find your observance of Shabbos improving. You will also notice an increase in your appreciation of the kedusha of Shabbos. And you may also notice an increase in the blessing from the Shabbos. What a wonderful gift Hashem has given us!

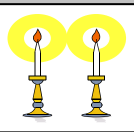
## Mitzvos and Middos

The Meshech Chochma in his commentary on the splitting of the Yam Suf shares a deep insight with us. If one contemplates upon the ways of the Torah, he sees a fascinating phenomenon. An individual who violates the mitzvos that forbid certain actions and deeds (such as worshipping idols) receives a punishment administered by Beis Din (Rabbinical Court). On the other hand, his transgression of the mitzvos that obligate him to have good middos (character traits), such as proper speech and making peace with his fellow Jews, require no Rabbinical punishment. The rules governing the punishment of the community are opposite from those of the individual. If there is proper speech and peace among the members of the community, they can be committing the worst sins and they will not be punished on a communal level. However, if there is bickering and fighting in the community, they may be excellent in their observance of other mitzvos, however the Shechina (Divine Presence) will depart from them and they will receive communal punishment. Therefore, we see that Hashem forgave the Chet HaEgel (Sin of the Golden Calf). However, He did not forgive the Chet HaMeraglim (Sin of the Spies) which entailed loshon hora, and the entire generation had to die in the desert.

"The water was a wall for them" (Shemos 14:22). The angel asked Hashem, "Why do you perform miracles for these people? They worshipped idols in Mitzrayim." Hashem responded that they excelled in their middos. They did not speak loshon hora and they loved one another.

#### Kinderlach . . .

Now you see the key to receiving Hashem's assistance -- peace among us. Do not say anything bad about your fellow Jews. Run away from an argument, as you would flee from a fire. Hashem will help us again now, as He helped us in Mitzrayim. It is all up to us.



Please direct all inquiries concerning this publication to (02) 585-2216.

Parashas Beshallach

All rights reserved to the author. # 954 #

# תהגדת לבנר.

In loving memory of Devora Bas Aharon o"h ❖ Mrs. Doris Weiner ❖ A Woman of Valor

### תמיד בים

"ויבואו בני ישראל בתוך הים ביבשה" (שמות י"ד, כ"ב). השוו זאת לפסוק "ובני ישראל הלכו ביבשה בתוך הים" (שמות י"ד, כ"ט). מדוע הוחלף מיקומם של המילים "ביבשה" ו"בים"? הנועם אלימלך עונה על שאלה זו ואומר שכאשר עברו בני ישראל בתוך הים, הם ראו והרגישו את הניסים העצומים שה' עשה להם. הם יכלו ללכת בים כמו אדם ההולך על היבשה. התבוננות בניסים אלו העלתה אותם למדרגה עוד



שהטבע הוא נס בדיוק כמו קריעת ים סוף. זוהי המדרגה של "ביבשה בתוך הים." כשאתה נמצא ביבשה, בחיי היומיום, אתה רואה עצמך כאילו היית בים. ניסי הטבע ברורים לך ממש כמו נס קריעת ים סוף.

חז"ל מזכירים שלושה דברים שהם קשים כקריעת ים סוף. מזונותיו של אדם, מציאת הזיווג הנכון ותפקודו התקין של הגוף. תארו לעצמכם את הכח והעוצמה שנצרכו לקריעת ים סוף, הדיוק בבקיעת הים לשנים עשר שבילים, ריצופם במרצפות שיש, נטיעת עצי הפרי והבשמים. ואז, הטבעת המצרים. היה זה מבצע טכנולוגי שלא היה שני לו בהסטוריה! האמנם? חכמינו אומרים לנו ששלושת הדברים שהזכרנו, מפליאים באותה מידה. עלינו רק לעבוד קצת יותר קשה כדי לראות את הניסים הנסתרים במאורעות אלו.

ילדים יקרים . . .

נסו לתאר לעצמכם שאתם עומדים שם בים סוף. המצב נראה ללא מוצא, ואז, אתם קופצים לים. המים קרים, ומגיעים עד לאפכם, ופתאום הים נבקע בכל פארו והדרו. ניצלתם, והמצרים טבעו בים. תארו לעצמכם כיצד הייתם אומרים שירה בכל ליבכם. בדיוק כך עליכם לומר בכל יום. האם אכלתם ארוחת צהרים טעימה היום? העובדה שיש לכם אוכל גם היא נס גדול ממש כמו נס קריעת ים סוף. אתם בריאים? זה עוד נס. ומה לגבי אבא ואמא? איך הם מצאו האחד את השני והתחתנו? גם זה נס. חשבו על כל הניסים האלו והודו לה' בכל לבכם, עליהם ועל כל טובו וחסדו.

## יום האמונה

"שמור את יום השבת לקדשו, כאשר ציווך ה' אלוקיך" (דברים ה', י"ב). פסוק זה הוא מהדברות השניות שבספר דברים, פרשת ואתחנן. מדוע נוספו בו המלים "כאשר ציווך ה' אלוקיך"? רש"י משיב על כך שבני ישראל נצטוו לשמור את השבת כבר במרה, לפני מתן תורה. בני ישראל הגיעו למרה שלושה ימים לאחר

קריאת ים סוף. היתה זו התחנה הראשונה שלהם לאחר שראו את הנסים הגדולים על הים. בעל ערוך השולחן (אורח חיים רמ"ב, א') אומר שהיה זה הזמן המתאים ביותר לקבל את מצוות השבת.

ה' בעצמו קידש את היום השביעי, מיד עם בריאת העולם: "ויברך אלוקים את יום השביעי ויקדש אותו" (בראשית ב', ג'). השבת מתייחדת בקדושתה ובברכה שבה. השבת היא גם זכר למעשה בראשית. בני ישראל, שנתקדשו אף הם, הם אלה שנצטוו על שמירת השבת. בכל שבת אנו נמנעים מלעשות מלאכה, ובכך אנו מראים לכל שה' ברא את העולם.

הנסים של יציאת מצרים, ששיאם היה קריאת ים סוף, הוכיחו מעבר לכל ספק שה' הוא המנהיג את העולם. הוא המשגיח על הכל. היתה זו פסגת האמונה. לפיכך, היה מתאים ביותר להניח אבן פינה נוספת ליסודות האמונה מיד לאחר מכן. הידיעה שהקב"ה ברא את העולם בשישה ימים, ונח ביום השביעי, שווה במשקלה לכל התורה כולה. מי שמחלל את השבת הרי זה כאילו עבד עבודה זרה. ולפיכך, שמירת השבת היא גם עדות שאנו מעידים, וגם דרך לחיזוק אמונתנו בבורא העולם.

ילדים יקרים . . .

מוטלת עלינו משימה חשובה ביותר: להעיד על כך שה' ברא את העולם. כיצד עלינו לעשות זאת? ע"י שמירת השבת. לימדו את ההלכות היטב וחיזרו עליהם. לימוד הלכות שבת הוא משימה מתמשכת. האמונה שלכם תלך ותתעצם ככל שתלמדו יותר. תגלו ששמירת השבת שלכם משתפרת. ייתכן שגם תחושו בקדושת השבת במידה רבה יותר. איזו מתנה יפה נתן לנו ה' - השבת!

## מצוות ומידות

המשך חכמה זצ"ל בפרושו לקריעת ים סוף אומר את הדברים הבאים. אם אדם מתבונן בדרך התורה, הוא יראה תופעה מפליאה. אדם העובר על מצוות לא תעשה האוסרות פעולות או מעשים מסוימים (כמו עבודה זרה) מקבל עונש מבית דין. מצד שני, אם הוא עובר על מצוות עשה המחייבות אותו למידות טובות כמו דיבור כהלכה, ועשיית שלום עם אחיו היהודים, אין הוא מקבל עונש מבית דין. לגבי ציבור - זה בדיוק להפך. אם יש שלום ויחסים נכונים בין חברי הקהילה, אפילו אם יעשו את החטאים הגרועים ביותר, הם לא יענשו כציבור. לעומת זאת, אם יש מריבות ודיבורים לא יפים בתוך הקהילה, גם אם יהיו מצויינים בשמירת המצוות האחרות, השכינה לא תשרה ביניהם והם יקבלו עונש כללי. דוגמא לכך היא שה' סלח על חטא העגל אבל לא סלח על חטא המרגלים שכלל לשון הרע, וכל הדור ההוא היה חייב למות במדבר.

"והמים להם חומה" (שמות י"ד, כ"ב). המלאכים שאלו את ה' מדוע הוא עושה ניסים לבני ישראל, הרי הם עבדו עבודה זרה במצרים. ה' ענה שהם הצטיינו במידות. הם לא דברו לשון הרע ואהבו איש את רעהו.

ילדים יקרים . . .

עכשו אתם יודעים מהו הסוד לקבלת עזרה משמים. השכנת שלום בינינו. אל תאמרו שום דבר רע על חבריכם. ברחו מן המחלוקת כמו מפני אש. ה' ילחם לנו עכשו כמו שהוא נלחם במצרים. הכל תלוי רק בנו.